
令和 7 年 5 月 21 日 第 50 回 信行寺仏教講座 

21 

 

『歎異抄』第３条 

～悪人こそが救いのめあて～ 

 

■第３条について 

梯 實圓『大きな字の歎異抄』181 頁 5 

この条は、「善人なほもつて往生をとぐ、いはんや悪人をや」という言葉をも

って、浄土真宗の奥義の一つである悪人正機（悪人を救済の正しき対象とする）

について述べられた法語です。それは善を行じて、安らかな人生を生きるもの

よりも、悪を行じて、その罪に泣く弱く悲しいものにこそ、如来の大悲の心は

強く深くそそがれているという、大悲心の指向するところを知らせる教説であ10 

り、大悲の心が結ぶ焦点を示す言葉でした。･･･《中略》･･･ 

生きてあるかぎり煩悩の支配から抜け出すことのできない私どもは、どんな

修行によっても生死の苦海を超えることはできません。それを憐れんで起こさ

れた大悲の本願ですから、わが身の愚悪を慚愧しつつ本願力に身をゆだねた悪

人こそ本願の御心にかなったものであると言い切っていかれたのです。 15 

 

■「悪人正機」ということ 

「悪人正機」という言葉の初出は、江戸時代に真宗大谷派の寿国が著した『歎

異抄可笑記』（1740 年）とされる。 

「正」･･･ まっすぐ、「傍」に対する語 20 

「機」･･･ 救いの対象 

⇒「悪人こそが、阿弥陀如来の本願のまさしき救いの対象である」という意味。 

 

善人正機・悪人傍機 ⇒ 世間の常識 ･･･ 自力の仏教 

悪人正機・善人傍機 ⇒ 如来の慈悲 ･･･ 他力の仏教 25 

 

善導大師『観経四帖疏』 

しかるに諸仏の大悲は苦あるひとにおいてす、心ひとへに常没の衆生を愍念し

たまふ。ここをもつて勧めて浄土に帰せしむ。また水に溺れたる人のごときは、

すみやかにすべからくひとへに救ふべし、岸上のひと、なんぞ済ふを用いるを30 

なさん。 

⇒ 如来の慈悲は「苦あるひと」に向かう 

 

「自力」とは、自らが修めた身・口・意（からだ・言葉・心）の善根によって

煩悩を鎮め、浄土へ往生しようとすること。人間の積極的な行為や、努力その35 

ものを「自力」というのではない。 



令和 7 年 5 月 21 日 第 50 回 信行寺仏教講座 

22 

 

まづ自力と申すことは、行者のおのおのの縁にしたがひて余の仏号を称念し、

余の善根を修行してわが身をたのみ、わがはからひのこころをもつて身・口・

意のみだれごころをつくろひ、めでたうしなして浄土へ往生せんとおもふを

自力と申すなり。（『親鸞聖人御消息』註釈版 746） 

 5 

【ポイント】 

①法律的善悪、道徳的善悪、仏教的善悪、それぞれの意味の違い。 

②「悪人」とは一体、誰のことを指す言葉なのか。 

 

■仏教における善悪 10 

 諸悪莫作 衆善奉行 自浄其意 是諸仏教（「七仏通戒偈」） 

もろもろの悪を作すことなかれ もろもろの善はつつしんでおこなえ 

自らその意を浄くせよ これ諸仏の教えなり 

⇒ 仏教の基本は廃悪修善 

 15 

十悪･･･ 

①殺生（生き物を殺す）・②偸盗（盗み）・③邪淫（よこしまな性の交わり）・④

妄語（うそいつわり）・⑤両舌（二枚舌）・⑥悪口（罵りの言葉）・⑦綺語（飾っ

た言葉）・⑧貪欲（むさぼり）・⑨瞋恚（いかり）・⑩愚痴（おろかさ） 

 20 

「善人」･･･廃悪修善の行によって自らの心を清らかにし、自他ともに安穏な境

地へと向かっていくことが出来る人。 

 

「悪人」･･･煩悩に振り回されて自らの心を清らかにすることが出来ず、自他と

もに傷つけながら生きている人。 25 

 

廃悪修善という基本的な仏教の道理からすると、悪人より善人の方が救われ

やすく、逆に悪人は救われにくいということになる。『歎異抄』第３条で、「し

かるを世のひとつねにいわく、悪人なほ往生す。いかにいわんや善人をや」と

いわれているのは、その故である。 30 

世間一般の価値観からすると、「悪人でさえ往生するのだから、まして善人

はいうまでもない」と考えるのは当然のこと。だから善人が正機で、悪人が傍

機と考えていくのが常識。しかし、阿弥陀仏の本願の救いは正機が逆転してい

る。善人正機から悪人正機への転換は、完全に仏教の枠組みを変えてしまうこ

とになり、「善人なおもって往生をとぐ。いわんや悪人をや」という言葉は、35 

宗教的な思想改革をもたらす極めて重要な意味をもっている。 



令和 7 年 5 月 21 日 第 50 回 信行寺仏教講座 

23 

 

【悪人正機説に対する誤解】 

悪人が救いの対象なら、積極的に悪を行って悪人になればよいのか？ 

⇒ 積極的な悪の是認ではない ※「造悪無碍」の異義 

 

満井 秀城（本願寺派総合研究所元所長）、『いまこそ読みたい歎異抄』38 頁 5 

 

「悪人正機」とは、阿弥陀仏が私たちをご覧になって「凡夫・

悪人をほっておけない」と立ち上がられた、阿弥陀仏のお心

の上で語られた言葉だということです。その阿弥陀仏の側の

お言葉を、私たち衆生が勝手に自分たちのほうに持ち替える10 

から、「悪人正機だから、どんな悪いことをしてもいい」とい

う、とんでもない誤解になるのであって、その典型が「本願

ぼこり」というあり方でした。 

私たち凡夫・悪人のありさまをご覧になって、「この凡夫・悪人を何とかした

い」と悲泣された阿弥陀仏の叫びこそが「悪人正機」なのであり、阿弥陀仏を15 

泣かせてきたことに気づいた私たちは、「だったらもっと泣かせてやろう」と思

うでしょうか。「もうこれ以上泣かせることはすまい」と自らが変わっていくの

が、念仏者の「つつしみ」や「たしなみ」なのです。けっして、道徳的に「危

なっかしい」わけではないし、「道徳」が、「～してはならない」と外から縛る

のに対し、「悪人正機」は、自らが内側から変わっていくことに強みがあります。 20 

 

※『一念多念文意』（註釈版 693） 

「凡夫」といふは、無明煩悩われらが身にみちみちて、欲もおほく、いかり、

はらだち、そねみ、ねたむこころおほくひまなくして、臨終の一念にいたるま

でとどまらず、きえず、たえずと、水火二河のたとへにあらはれたり。 25 

｢凡夫｣ というのは､ わたしどもの身には無明煩悩が満ちみちており､ 欲望

も多く､ 怒りや腹立ちやそねみやねたみの心ばかりが絶え間なく起り､ ま

さに命が終ろうとするそのときまで､ 止まることもなく､ 消えることもな

く､ 絶えることもないと､水火二河の譬えに示されている通りである｡ 

 30 

⇒ 「悪人」とは誰か他人のことでも、法を犯したものでもない。それは真実が

何であるかを知らず、日々煩悩に振り回され、自他ともに傷つけあって生き

ている、この「私」のことであった。 

 

しかるを世のひとつねにいはく、「悪人なほ往生す、いかにいはんや善人をや」。35 

この条、一旦そのいはれあるに似たれども、本願他力の意趣にそむけり。 



令和 7 年 5 月 21 日 第 50 回 信行寺仏教講座 

24 

 

「悪人でさえ救われるのだから、まして善人はいうまでもない」という世間

の捉え方を、親鸞聖人は「本願他力のお心に反している」と言い切られる。

それはなぜなのか？ 

 

そのゆゑは、自力作善のひとは、ひとへに他力をたのむこころかけたるあひ5 

だ、弥陀の本願にあらず。しかれども、自力のこころをひるがへして、他力

をたのみたてまつれば、真実報土の往生をとぐるなり。 

なぜなら、自力で修めた善によって往生しようとする人は、ひとすじに本願

のはたらきを信じる心が欠けているから、阿弥陀仏の本願にかなっていない

のです。しかしそのような人でも、自力にとらわれた心をあらためて、本願10 

のはたらきにおまかせするなら、真実の浄土に往生することができるのです。 

 

「自力作善のひと」は自分の力を信じているので、常に自分の力をたのみと

し、往生成仏を目指そうとする人たちのことを意味していた。したがって、自

力の行者は他力のはたらきにまかせることはなく、阿弥陀仏の本願他力の救い15 

を必要としない人のことでもあった。だから『歎異抄』では「自力作善のひと」

に対して、「阿弥陀仏の本願他力の救いのお心に反している」といわれる。 

 しかし自分の力を信じて修行している人も、自身の力の限界、自分の判断の

曖昧さに気づき、自身にたよる心をひるがえして、如来の本願他力の救いに身

をまかせるなら、善人は善人のまま、弥陀の真実報土に往生することができる20 

と説かれる。 

 

■第３条のまとめ 

 「悪人正機」の教えは、世間の善悪観や仏教の廃悪修善の枠組みを基準とす

るものではありません。阿弥陀如来の本願他力の救いは、「大悲の必然」とし25 

ての救いであり、煩悩の淵に埋没して生きるこの私（悪人）に向けられたもの

でした。 

 もっとも自力作善の善人も、自力のこころを捨てて、本願他力にまかせれば、

如来の浄土へ往生できるといわれていますが、如来のお心の本意は、悪人であ

るこの私を、本願を信じ念仏申す者に育て上げ、浄土へと導いて仏とすること30 

だったのです。 

 また「悪人正機」の教えは、悪人を好むというものでも、決して悪事を奨励

するものでもありません。煩悩の淵から抜け出ることができず、日々、苦悩の

中に生きる私の姿を如来は悲泣されています。その如来のお心を知らされる時、

私たちの意識の上に、従来の枠組みを超えた真実を仰ぐ新たな方向性と、真実35 

を尊ぶ新しい価値観が立ち上がってくるのではないでしょうか。 


