
令和 7 年 6 月 9 日 第 51 回 信行寺仏教講座 

25 

 

『歎異抄』第４条 

～浄土の慈悲～ 

 

■第４条について 

梯 實圓『大きな字の歎異抄』182 頁 5 

この条は、浄土の慈悲について語られた法語です。人間の愛の無力さと悲しさ

をとおして、その悲しさをいやし、空しさを満たすものは、阿弥陀仏の大悲であ

り、その慈愛に包まれて念仏するほかにないことを知らされています。 

人の世には「愛」がなければなりません。しかし、その愛がひたむきであれば

あるほど、悲劇的であるところに人間という存在の悲しさがあるのです。そうし10 

た人間の悲しい現実を包み、心の傷をいやしていくのが阿弥陀仏の大慈大悲の本

願でした。浄土に生まれさせていただくことは、自他を分けへだてる「私」とい

う小さな殻を破られ、万人と一如に感応しあい、「おもふがごとく衆生を利益す

る」身になることでした。それゆえ、すえ通らない人間の愛の悲しみと空しさは、

念仏という本願の大道に帰入することによってのみ、満たされて救われてゆくこ15 

とを、「浄土の慈悲」といわれたのです。 

～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～  

慈悲に聖道・浄土のかはりめあり。聖道の慈悲といふは、ものをあはれみ、かな

しみ、はぐくむなり。しかれども、おもふがごとくたすけとぐること、きはめて

ありがたし。 20 

慈悲について、聖道門と浄土門では違いがあります。聖道門の慈悲とは、すべ

てのものをあわれみ、いとおしみ、はぐくむことですが、しかし思いのままに

救いとげることは、きわめて難しいことです。 

 

■聖道門と浄土門 ～２つの異なるタイプの仏教～ 25 

聖道門 ･･･ この世界で努力を重ね、自己中心的な執われの心を離れ、清浄なる自

己を確立し、悟りに達しようとする仏教（此土入聖） 

 

浄土門 ･･･ 阿弥陀仏の本願力によって、その浄土に往生してさとりを開く仏教

（彼土得証） 30 

 

道綽禅師『安楽集』 

大乗の聖教によるに、まことに二種の勝法を得て、もつて生死を排はざるによ

る。ここをもつて火宅を出でず。何者をか二となす。一にはいはく聖道、二に

はいはく往生浄土なり。その聖道の一種は、今の時証しがたし。一には大聖（釈35 



令和 7 年 6 月 9 日 第 51 回 信行寺仏教講座 

26 

 

尊）を去ること遙遠なるによる。二には理は深く解は微なるによる。このゆゑ

に『大集月蔵経』にのたまはく、「わが末法の時のうちに、億々の衆生、行を

起し道を修すれども、いまだ一人として得るものあらず」と。当今は末法にし

て、現にこれ五濁悪世なり。ただ浄土の一門のみありて、通入すべき路なり。

このゆゑに『大経』にのたまはく、「もし衆生ありて、たとひ一生悪を造れど5 

も、命終の時に臨みて、十念相続してわが名字を称せんに、もし生ぜずは正覚

を取らじ」と。 

 

⇒ 仏教全体を「聖道門」と「浄土門」の二つの教えに分けられる。 

⇒ 往生浄土の道を勧められる（2 つの理由と 1 つの証文〈二由一証〉） 10 

①大聖（釈尊）が亡くなり、時は末法に至っている。 

②聖道門の教理は奥深く、機の能力は甚だ微弱である。･･･ 二由 

※『大集月蔵経』の文によって聖道門が難証であることが示される ･･･ 一証 

 

■「慈悲」について 15 

「慈」･･･ マイトリー 

⇒ 純粋なる友愛・万人の幸せを心から願う心（与楽）  

         

「悲」･･･ カルナ 

⇒ 万人の痛みを共感する心（抜苦） 20 

 

人々の苦悩に同感し、痛みを共感しながら、その苦悩をわが事として受けとめ、

苦悩を取り除こうとすることをいう。 

 

※三種の慈悲 25 

曇鸞大師『往生論註』 

慈悲に三縁あり。一には衆生縁、これ小悲なり。二には法縁、これ中悲なり。

三には無縁、これ大悲なり。大悲はすなはち出世の善なり。安楽浄土はこの大

悲より生ぜるがゆゑなり。ゆゑにこの大悲をいひて浄土の根となす。 

 30 

小悲･･･衆生縁（凡夫） 中悲･･･法縁（聖者） 大悲･･･無縁（仏陀） 

     

親鸞聖人『正像末和讃』 

小慈小悲もなき身にて 有情利益はおもふまじ 

如来の願船いまさずは 苦海をいかでかわたるべき 35 



令和 7 年 6 月 9 日 第 51 回 信行寺仏教講座 

27 

 

わずかばかりの慈悲さえもたないこの身であり、あらゆるものを救うことなど

思えるはずもない。阿弥陀仏の本願の船がなかったなら、苦しみに満ちた迷い

の海をどうして渡ることができるであろう。 

 

⇒『正像末和讃』は善鸞義絶事件の 2 年後に完成 5 

⇒ 身近な人さえ救う力もない身であり、人々を救うなど思うまいという苦悩の  

告白。 

～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～  

浄土の慈悲といふは、念仏して、いそぎ仏に成りて、大慈大悲心をもつて、おも

ふがごとく衆生を利益するをいふべきなり。 10 

一方、浄土門の慈悲とは、念仏して速やかに仏となり、その大いなる慈悲のこ

ころで、思いのままにすべてのものを救うことをいうのです。 

 

「聖道の慈悲」･･･ 徹底しない慈悲 

「浄土の慈悲」･･･ 徹底した慈悲 15 

 

■仏さまのまなざし 

・諸々の衆生において視そなはすこと、自己のごとし。(『無量寿経』)  

・仏心は大慈悲これなり、無縁の慈を以て諸の衆生を摂したまふ。 

(『観無量寿経』) 20 

■往相と還相 

往相 ･･･ 念仏する者となって、浄土に往生するすがた 

還相 ･･･ 浄土で悟ると同時に、様々な形で利他活動するすがた 

 

※何のために浄土へ往くのか？ 25 

安楽浄土にいたるひと 五濁悪世にかへりては  

釈迦牟尼仏のごとくにて 利益衆生はきはもなし（浄土和讃） 

阿弥陀仏の浄土に往生した人は、様々な濁りと悪に満ちた世に還り来て、釈尊

と同じようにどこまでもすべてのものを救うのである 

 30 

⇒ 浄土で仏と成り、釈尊と同じ利他活動（還相のはたらき）を行う。 

 

法然聖人「津戸三郎へつかはすお返事」 

とく（はやく）極楽へまいりて、悟りをひらきて、生死にかへりて、誹謗不信

のものをわたして、一切衆生をあまねく利益せむとおもふべきことにて候也。  35 



令和 7 年 6 月 9 日 第 51 回 信行寺仏教講座 

28 

 

・法然聖人 9 歳の時に、父・漆間時国が明石定明の夜襲によって亡くなる。 

 

父の最期の言葉 

「敵を恨んではならない。恨みを晴らすのに恨みを持ってするならば、人の世に

恨みがなくなるときはない。出家して私の菩提を弔い、悟りの道を求めなさい」 5 

 

・亡き父の遺言どおり、法然聖人は 13 歳の時に比叡山へ。「智慧第一の法然房」 

と称されるが、43 歳で本願念仏に出遇うまでは出離生死の道をさまよう。 

⇒ 最澄の『山家学生式』に、「己れを忘れて他を利するは、慈悲の極みなり」と 

あるが、大乗仏教が重視する利他行への葛藤か。 10 

 

※父の命を奪った者への恨みを捨て去ることができるだろうか？ 

 

「浄土の慈悲」とは、自分自身が念仏を申す身となって浄土に往生してさとり

をひらき、仏の大悲心を完全に身にそなえて、人々を救いとげていくこと。  15 

 

～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～～  

今生に、いかにいとほし不便とおもふとも、存知のごとくたすけがたければ、こ

の慈悲始終なし。しかれば、念仏申すのみぞ、すゑとほりたる大慈悲心にて候ふ

べきと。 20 

この世に生きている間は、どれほどかわいそうだ、気の毒だと思っても、思い

のままに救うことはできないのだから、このような慈悲は完全なものではあり

ません。ですから、ただ念仏することだけが本当に徹底した大いなる慈悲の心

なのです。このように聖人はおおせ仰せになりました。 

 25 

■念仏申すことこそが、「すゑとほりたる大慈悲心」となる 

⇒ 念仏申す身となり、浄土へ往生して還相のはたらき（大慈大悲のはたらき）に 

加わることこそが、徹底した慈悲を実践することのできる道である。 

 

まとめ 30 

第４条は聖道と浄土の慈悲の優劣を論じているものでも、人間の努力を否定する

ものでもない。そこには人間の慈悲の限界、自分の力の無力さや悲しさに気づか

されずにはいられない私の現実が説かれることを通して、阿弥陀仏の慈悲に包ま

れていることへのよろこびが表されている。 

 35 


